vox-poetica

Laetres et sconces humainas

L’EIL SOCIOLOGUE : UN POINT DE VUE SUR LA VALEUR LITTERAIRE ?
ENTRETIEN AVEC JEROME MEIZOZ

Jérdme Meizoz, né en 1967 en Suisse, est Docteur es lettres (UNIL, Lausanne) et
sociologue de la culture (EHESS, Paris). Enseignant aux universités de Lausanne et
Geneve, il est également écrivain et chroniqueur littéraire.

Dans son dernier livre L’ceil sociologue et la littérature (Slatkine, 2004), Jérome
Meizoz réfléchit sur ce qu'apporte une science du collectif a propos d'un art ou semble
dominer la singularité. En refusant de naturaliser le fait littéraire, la sociologie fait
apparaitre toute la complexité de cette pratique, placée au cceur des conflits
symboliques dont est tissée la société. Parmi les lectures plurielles qu’appelle la
complexité du littéraire, I'ceil sociologique articule les rapports entre auteur, texte et
société pour mieux comprendre pourquoi un texte a pris telle forme (générique,
stylistique, typographique) parmi une infinité d’autres formes coexistantes possibles.
Dans L’ceil sociologue et la littérature, Jérome Meizoz propose des études sur Paul
Eluard, Benjamin Péret, les Surréalistes, Rodolphe Toptter, C.F. Ramuz, Blaise
Cendrars, Michel Houellebecq, les proces et les prix littéraires.

par Raphaél Baroni

Raphaél Baroni : Dans L’wil sociologue et la littérature, vous reprenex et vous fusionnez une
quinzaine d’articles inédits ou parus en revues, dans le but d’illustrer les apports de I'approche
soctologique appliquée a la chose littéraire, en privilégiant notamment la sociologie
d’inspiration bourdieusienne, qui constitue votre horizon théorique depuis bientét une dizaine
d’années. Ce qui me frappe au premier abord, malgré les matériaux disparates qui composent
votre recuetl, c’est I'étonnante unité de vue qui caractérise cet ouvrage, et qui rend accessible une
pensée complexe, qui a souvent, par le passé, donné liew a bien des polémiques et a bien des
malentendus. D’un coté, vous dressez un bilan clair et nuancé des travaux que Pierre Bourdieu
a consacrés au « champ littéraire », et vous indiquez de nouvelles votes permettant de surmonter
certaines critiques qui lui ont été adressées, notamment en direction de la socio-poétique d’Alain
Viala (ce dernier étant soucteux de ne pas négliger l'aspect formel des textes). On constate, dans
vos écrils, un souct constant de ne pas réduire les singularités d’une ccuvre, d’un auteur ou d’une
lecture, mats au contraire de les éclairer en les resttuant dans un contexte social, au sein des
tensions spécifiques qui définissent liew qu’ils occupent dans le champ des productions
symboliques. Ce souct d’articuler, sans la réduire, la singularité d’un texte avec la société a
partir de laquelle 1l émerge est parfaitement éclairée par une citation de Lanson, a laquelle vous
vous référex a plusieurs reprises et qui apparait finalement comme le fil rouge qui relie
Uensemble de vos études : « Uécriture est un acte individuel, mais un acte soctal de Uindividu



[17] ». Pourriez-vous revenir sur cette « marge de mancewvre » que ’on retrouverait aussi bien
dans la « posture » d’un auteur que dans son style, dans le recours a un genre particulier, etc. ?
Et notamment, quelle part de stratégie consciente voyez-vous dans cet « espace transitionnel
entre l'indrvidu et le collectif » (p. 65) 2 N'est-ce pas précisément sur cette frontiére entre action
conscente et habitus inconscient que se joue la question de savoir si l'eetl sociologue présente un
regard « cynique » ou « réducteur » sur le fait littéraire ¢

Jérome Meizoz : Absolument, et Lanson I'a dit avec finesse dans la conférence qu’il a
prononcée en 1904 devant Durkheim. Pour des raisons idéologiques, au fond, tout le
débat sur les approches sociologiques de la littérature tourne autour de la liberté,
«marge de manceuvre», de la singularité, etc. Les littéraires héritent d’une
anthropologie romantique du génie individuel, et les sociologues lui préféerent des
versions holistes. D’ott le malentendu perpétuel, alors que nous parlons d'un objet
identique, mais découpé et envisagé selon différentes modalités. Sans doute est-ce
parce que j'ai étudié les deux traditions je suis “littéraire” de formation, et sociologue
sur le tard que je suis sensible au lieu ot s’entrecroisent « I'individuel et le social », si
cette dichotomie a un sens quelconque. J'ai donc observé des cas empiriques ou ce lieu
est thématisé, visible. Ainsi de la réécriture des proverbes chez les surréalistes : les
poetes injectent de I'individuel dans un énoncé gnomique collectif, modifient ainsi son
genre, sa visée, sa situation dans le champ de réception, etc. Il y a donc des
« interventions » constantes qui s'emparent des codes présents dans le champ littéraire
pour les actualiser en les déviant. De méme avec le poeme « Liberté » (1942) d’Eluard,
rédigé en pleine guerre mondiale sous la plus grande contrainte éditoriale, censoriale,
économique, etc. Eluard parvient a détourner la censure par la structure méme de son
texte suspensif.

Enfin, il m’a semblé qu’aux marges de manceuvres laissées par le champ, il faut ajouter
deux phénomenes centraux, l'acte d'écriture et ce que je nomme la « posture »
d’auteur. L’acte d’écriture, comme Starobinski 1'a montré dans La Relation critique
(1970), n’est pas pure reproduction, mais aussi, action sur soi-méme et sur le champ. Il
implique un positionnement dans le champ littéraire, par le recours a un genre, un
style, des motifs. Quelles que soient les contraintes cadres, chaque prise de parole
impose une scénographie spécifique, une manieére d’entrer dans le langage. La
scénographie de I'énonciation, selon l'expression de Dominique Maingueneau, peut
transgresser les routines du champ littéraire, et faire émerger de nouvelles formes. Je
pense a des auteurs comme Céline, Ramuz, par exemple, et a leur exploration des eftets
d’oralité. Ensuite, la « posture », ou la présentation de soi de l'auteur en situation
d’écrivain : celle-ci est une construction qui renégocie la « position » de I'auteur dans le
champ. On occupe une position, mais on peut adopter des postures diverses a cet égard,
ce qui permet de comprendre que tous les auteurs en situation analogue ne produisent
pas les mémes ceuvres. L'enjeu de la notion de « posture » que jai développée a partir
de l'exemple de Rousseau la posture du « gueux » chez Rousseau a joué un role
considérable est qu’elle se situe a l'interface entre les institutions littéraires et I'acte
singulier.

RB : Au fond, 'obligation de penser cette articulation entre I'indrviduel et le collectif; ce neeud
qui pose généralement tant de problémes épistémologiques a la sociologie, n’est-ce pas
précisément ce qu’apporte de plus intéressant en retour, pour la théorie sociologique elle-méme,
lapplication de Il sociologue a ce terrain particulier qu’est la littérature ¢ Car la spécificité



du champ littéraire, par rapport a d’autres espaces de actrvité sociale, c’est d’étre peuplé de
textes, c’est-d-dire d’archives plus ou moins attestées et figées par le processus éditorial, qui
permettent une étude détaillée des actions humaines dans leur singularité. Si je prends par
exemple les propos polémiques de Michel Houellebecq que vous évoquez, il me semble qu’ils
auraient tres bien pu passer pratiquement inapercus dans une conversation courante, ou du
moins qu’il aurait été tres difficile de les interpréter d’'un point de vue sociologique. Mazis
Uexistence (inter)textuelle des discours que vous analysex permet une réflexion poussée sur la
manzere dont un indrvidu se situe et se positionne au sein d’un_faisceau complexe de tensions qui
ont une dimension a la fois soctale et historique.

JM : Effectivement, rien ne distingue les propos d’Houellebecq d'un cynisme cultivé
audible dans n'importe quel lieu a la mode. Par contre, le fait que cela soit imprimé, et
que ces propos renvoient intertextuellement a de vieux débats, sur I'Islam par exemple,
ou sur la libération sexuelle, leur donne un autre statut. D’autant que Houellebecq
maintient une position ambigué quant au sérieux de ses opinions, allant jusqu’a
reprendre a son compte les opinions fictives de ses personnages... Le jeu fait
apparaitre ici la frontiére juridique entre fictionnel et factuel, et révele les maniéres
dont les écrivains pragmatisent leurs discours, selon la situation. On a tellement
coutume, depuis le 19e siecle, que le discours littéraire soit dé-pragmatisé, c’est-a-dire
donné comme a-ne-pas-prendre-au-sérieux, que lorsqu’il imite des opinions
publiquement exprimées, le scandale n’est pas loin.

RB : D’un autre coté, n’y a-t-il pas quelque chose de contradictoire avec 'approche sociologique
que de restreindre d’entrée votre champ d’investigation a Uespace littéraire, en acceptant ainsi
cette naturalisation d’une frontiére dont les travaux de Bourdieu, de Bally ou de Bakhtine ont
contribué a démontrer le caractere historique et construit 2 Vous rappelez d’ailleurs que Pierre
Bourdieu appelait a rompre avec '« idéologie linguistique » de Saussure et il soulignait que le
champ littéraire jouait un role central dans la régulation du « marché linguistique » en servant
« d’étalon de valeur pour les locuteurs ordinaires » (p. 68-69). Du coté de I"analyse du discours,
par exemple, un présupposé majeur est que les textes littéraires ne sont pas une classe a part des
Jaits de langue, mais qu’ils doivent au contraire étre traités sur des bases semblables (c’est-a-
dire sans faire I"économie d’une analyse contextuelle notamment) sans pour autant masquer
certaines caractéristiques singuliéres. De quelle maniére 'approche sociologique qui est la votre
Jait-elle bouger les frontiéres de la littérarité, tout en restant par ailleurs centrée sur des
questions spécifiquement littéraires ?

JM : Il y a la assurément une tache aveugle liée a ma formation littéraire. Mes objets
d’étude, institutionnellement, ont été des textes désignés comme littéraires. Je
soupgonne cette frontiere, certes, et dans mon livre jen signale l'arbitraire en
commentant la construction du canon scolaire. Mais la plupart de mes objets
demeurent dans ce domaine, sans doute du fait de mon insertion institutionnelle au
sein d’'un département de littérature. Ce n’est qu’'en collaborant avec des linguistes,
comme Jean-Michel Adam a I'Université de Lausanne, et en m’initiant aux méthodes
de l'analyse des discours (Maingueneau, Charaudeau), que jai élargi, et avec quel
profit, ces frontieres, pour considérer les textes littéraires comme des traitements
particuliers, a production et réception, de genres et de formes présents dans tout le
champ linguistique. On gagne d’ailleurs beaucoup a étudier les genres et les formes
littéraires en observant ce qu’ils font de la réserve inépuisable de la parole et de ses
formes ordinaires, comme Charles Bally le suggérait dés le début du siécle dernier.



RB : Il me semble que votre ceil sociologue propose une vision de la littérature dans laquelle le
point focal reste centré essentiellement sur la question de la valeur (ou plutot des valeurs). La
perspective suivie serait donc verticale, elle mettrait en évidence une hiérarchie différentielle des
ceuvres, des genres, des styles et des auteurs au sein du champ littéraire et, par extension, un
espace de tensions et de luttes de pouvoir. En d’autres termes, si je reprends le titre d’un article
de Dufays, on constate que « lire, c’est aussi évaluer [2] », mais également, sur un plan
poétique, qu’écrire, c’est aussi se positionner, lutter pour accumuler un certain prestige, un
capital économique ou symbolique, viser a établir ou a maintenir une position dominante dans le
champ en_fonction d’objectifs propres et d’une position objective. Ce point de vue peut d’ailleurs
étre élargi aux activités des critiques et des théoriciens de la littérature, dont la neutralité
apparente n’est souvent qu'une fagade ou un veew pieux : javais moi-méme, dans un article
récent qui avait largement profité de vos conseils, constaté la difficulté, chex les narratologues
structuralistes, de prendre en considération, dans les années 1960-1970, certains « effets
poétiques », comme le suspense, la curiosité ou la surprise, parce que les valeurs naturalisées, au
sein du champ littéraire de I'époque, repoussait ces techniques dans sa périphérie, les déclassait
comme des « effets paralittéraires [37] ».

Au fond, votre position de sociologue de la littérature par rapport a ces valeurs vous conduit-elle
a tenter de prendre du recul de facon a dénaturaliser la « fétichisation » des textes littéraires (ce
que vous semblex faire dans la derniere partie consacrée a Uinstitution des prix littéraires, que
vous décrivex comme une « fabrique du fétiche ») ou, au contraire, cherchez-vous a adopter une
position militante qui tenterait de défendre certaines valeurs ou certaines ceuvres provisorrement
déclassées ¢ (Il me semble que vous assumez cette derniere posture, lorsque vous défendez la
valeur de Ramuz au sein des lettres frangaises.)

JM : Quant a la « valeur » et aux jugements sur la valeur dans le champ littéraire, ma
position n’a rien de trés original. Aprés Bourdieu, je considére que la valeur est un
enjeu de luttes dans le champ, et que chaque écrivain propose ou impose des formes
dignes de valeur, regues et jugées ensuite par d’autres. Ce qui me conduit a considérer
la circulation de la valeur dans lespace littéraire comme un phénomeéne de
fétichisation, 1ié aux intéréts de certains groupes lettrés. L’analyse est ici de type
marxiste classique, mais Bourdieu y ajoute la dimension de la «violence
symbolique » a savoir I'imposition et l'intériorisation, par tous les participants du
champ, de catégories et de criteres de valeur, définis en fait par un groupe restreint. Si
seuls les lettrés peuvent dicter la valeur littéraire, les frontiéres du littéraires auront
d’autres courbes que celles d'un champ littéraire dessiné par le pouvoir politique, ou
par des jurys de lecteurs ordinaires... Tout cela incite a la plus grande prudence de
jugement. Cependant, en tant que critique, je ne me cache pas que j'ai (méme minime)
un pouvoir sur I'objet, et donc que je me situe a son égard. Le choix d'un objet d’étude
(tel auteur plutot que tel autre), d'une période, d’'un genre, est un choix
sociologiquement situé, et qui porte sa part de responsabilité. La neutralité du critique
peut tout au plus concerner les procédures quantitatives du stylisticien, mais I'option
de départ demeure toujours prise dans les enjeux du temps.

La maniére dont je donne a lire un auteur (par exemple, ma réhabilitation de Ramuz en
France dans Ramuz, Passager clandestin des Lettres francaises, 1997) n’est donc pas
neutre, et jassume en quelque sorte I'aspect militant du choix d’objet, non de son
traitement. A lire Ramuz en congruence avec les romanciers francgais de son époque, il
me semblait qu'un francocentrisme aveugle avait oblitéré l'intérét de cette ceuvre,



pourtant au centre des débats du roman, a la fin des années 1920. Restituer ces débats,
et montrer I'impact particulier de ce point de vue externe apporté par Ramuz, ce n’est
pas forcer sa valeur, c’est rappeler des débats littéraires et leurs conséquences créatives
(Céline a été marqué par Ramuz en 1929, comme Giono d’ailleurs) occultés par les
histoires littéraires nationales.

RB : Tenant apparemment compte du reproche qui vous avait été fait par Jérome David dans
un entretien que vous reprenex dans ce volume, il me semble que vous n’avex pas hésité cette fois-
ct a mettre en scene les tensions institutionnelles au sein desquelles se situent vos propres travaux,
notamment lorsque vous choisissez de nous livrer votre réponse aux critiques pew amenes que le
professeur Daniel Sangsue (Université de Neuchdtel) vous avait adressées, a vous et a Daniel
Maggetti. Au fond, il est piquant de constater qu’un discours qui s’attache, entre autres choses, a
décrire les rapports de powvoir au sein de U'institution littéraire et académique, donne lieuw a des
échanges ausst polémiques. Cela ne fait que confirmer les mots de Bourdiew qui comparait la
soctologie a « un sport de combat [4] ». Comment faut-il interpréter les trés fortes résistances
qui existent encore, au sein de ['institution universitaire, face aux théories de Pierre Bourdieu,
notamment quand 1l traite du champ littéraire 2 1l me semble qu’au danger du réductionnisme,
vous opposez le profit que l'on peut tirer, dans l’enseignement de la littérature, d’une lecture qui
opere un déclotsonnement des textes, qui redonne une pertinence contextuelle, historique et sociale
aux ceuvres littéraires. ..

JM : Quand des formalistes accusent la sociologie littéraire de réductionnisme, je me
demande ou est la paille et ou est la poutre... D’abord, il faut dire qu’en dix ans les
choses ont beaucoup changé. Au début des années 1990, dans le sillage de la comete
structuraliste, on était tres hostile a la sociologie littéraire de Bourdieu, taxée de
matérialisme vulgaire, d’ignorance des formes, etc. Elle était per¢ue comme une théorie
marxiste du reflet, ce qu'elle n’est pas. Depuis, les choses ont évolué : d'une part, des
travaux importants comme ceux de Gisele Sapiro (La Guerre des écrivains, 1999) ont
aftiné le modele de Bourdieu. De l'autre, I'ensemble de la critique universitaire est
revenue peu a peu au sujet et a lhistoricité, et partant au social. Aujourd’hui,
considérer sociologiquement la littérature n’est plus scandaleux dans nos
départements. Les résistances tiennent a des rétlexes de contlits d’école : Bourdieu a
formulé tres agressivement sa théorie, contre les « formalistes », notamment. Il ne faut
pas négliger la rage froide qui s’exprime dans Les Regles de T'art, et qui a rendu ce
livre émotionnellement inacceptable a ceux-la méme qui auraient pu s'en laisser
intellectuellement convaincre. Ceux-ci se sentent méprisés ou mécompris, et ils se
détendent. En quoi il n'ont pas tort, car Bourdieu a aussi largement caricaturé les
postulats des formalistes | En ce sens, je peux comprendre plusieurs des objections tout
a fait pertinentes de D. Sangsue a notre étude sociologique de I'écrivain Rodolphe
Topfter (1799-1846). Mais j'ai été heurté par le ton de son intervention, qui situait
soudain le débat sur le plan des « postes » universitaires, c’'est pourquoi je lui ai
répondu, trés poliment d’ailleurs.

RB : La multiplication des études singuliéres que vous proposex dans votre ouvrage permet de
prendre la mesure du « rendement » de Uil sociologue sur la littérature et des divers « angles
d’attaque » qu’il rend possible : vous traitex aussi bien du style d’un auteur, d’un genre poétique,
de la posture auctoriale, qu’elle soit verbale ou non-verbale, ou encore des réceptions critiques des
ceuvres ou des prix littéraires qui les consacrent. Ne pensez-vous pas cependant que, parmi ces



différents objets d’étude, les genres sont d’une nature particuliere, justement par le fait qu’ils
sont d’emblée des généralisations, des phénomenes collectifs et institutionnels ¢

JM : Je tenais a composer un volume qui allie des parties théoriques, consacrées aux
approches sociologiques de la littérature, ainsi que des études de cas, inspirées de ces
mémes théories. Cecl parce que je crois que la théorie et I'analyse littéraire empirique
gagnent a une constante dialectique. Je voudrais éviter de fétichiser une théorie et donc
de la figer (celle de Bourdieu par exemple). Plut6t la faire évoluer souplement selon le
texte étudié. Cest pourquoi a chaque texte que janalyse, et jai choisi d’aborder
plusieurs genres, I'angle du regard sociologique (d’oti le titre du livre) est différent.

Le point commun de toutes ces études consiste en quelques postulats : que le texte est
un objet de part en part social, historique, qu’il s'inscrit dans une histoire des formes a
laquelle des «auteurs» viennent imprimer des dérivations, quil faut donc I’étudier sans
le séparer de son contexte. Jessaie d'étre attentif a la manieére dont la singularité
littéraire (censée s’exprimer dans le « style ») se construit par une négociation avec le
monde des lettres et ses enjeux spécifiques.

Quant aux genres, effectivement, je prends de plus en plus conscience qu’il s’agit 1a de
phénomenes situé justement a cet interface entre I'individuel et le collectif ou j'essaie
de tenir mon regard. Ainsi les genres sont indiscutablement a la fois des institutions
sociales en tant que corps de normes plus ou moins explicites et réitérables ; en outre,
ils sont des formes, et relévent d’une histoire des formes, transformées tant par les
auteurs que les éditeurs et les lecteurs. Tout choix générique est une adoption des
possibles du champ, mais permet en méme temps, par un positionnement énonciatif,
une remise en jeu de la norme dans une actualisation singuliére.

RB : Cette question des genres souleve, il me semble, une autre question : ne pensez-vous pas que
votre point de vue, centré sur la valeur, ne peut penser le phénomene de la généricité qu’au sein
d’une hiérarchie des genres, et non, sur un plan horizontal, comme un simple principe de
distinction ou de classification entre différentes spheres d’activités communicationnelles 2 Il me
semble que les travaux de Bakhtine, que vous citex a plusieurs reprises, ont sur ce point une plus
grande extension que ce que permet de penser lapproche bourdieusienne... Pour le chercheur
russe, comme pour les théoriciens de la discursivité, les genres sont avant tout des schémes qui
permettent d’expliquer « l'intelligence réciproque entre les locuteurs [5] » en fondant certains
horizons d’attente particuliers dans certaines spheres d’activité données, et pas uniquement des
outils servant a établir la valeur d’un discours sur une échelle des genres.

JM : Je suis pleinement d’accord. Les genres ne sont pas que des classements de
légitimité, mais aussi des procédures qui régulent une communication adéquate. Quand
Bakhtine réclame une « stylistique sociologique » il propose d’envisager aussi bien les
choix génériques que les formes stylistiques comme une négociation dialogique et
communicationnelle, un savoir-faire. Bourdieu n’a pas peut-étre pas été bakhtinien
jusqu'au bout, méme s’il a fait publier Le Marxisme et la philosophie du langage en
frangais (1977) : il a été obnubilé par les luttes pour la valeur, et a laissé dans I'ombre le
role fonctionnel indéniable des codes génériques.

RB : Cette question sur la_fonction communicationnelle des genres m’amene a vous en poser une
autre, plus générale: ne pensex-vous pas qu’tl existe un autre « il sociologue », moins



tmmédiatement focalisé sur la question (que j’ai définie comme « verticale ») des valeurs, mais
sur celle (que U'on pourrait situer sur un plan « horizontal ») des principes qui permettent aux
individus de coopérer adéquatement en vue d’éviter des « collisions », des malentendus
perpétuels ou des erreurs interprétatives. 1l s’agirait, pour cet cetl sociologue, de définir I'écriture
littéraire, par exemple, non pas comme s’intégrant a un espace tensif structuré par une « lutte de
powvoir » permanente (présupposé qui se retrouve dans la plupart des approches marzistes il me
semble) mais en tant qu’elle est également liée a des normes partagées qui sont aux fondements
de l'ordre social et des conditions d’intelligibilité des actions et des productions humaines. Dans
ce champ « pacifié » (ou « coordonné »), U'analyse porte davantage sur les termes d’un contrat
ou sur les roles joués a Uintérieur d’une « mise en scéne » du quotidien, plutot qu’elle ne se centre
sur les termes d’un conflit. Je suppose que vous voyex poindre, derriére la référence bakhtinienne,
Uapproche interactionniste d’Erving Goffmann par exemple, ou les travaur de Henr: Paul
Grice [6] , dont certaines propositions ont été adaptées au discours littéraire, notamment par le
biais des théories sémiotiques de la coopération interprétative [ 7] et par les travaux mettant en
avant les notions de « pacte » d’écriture et de réception [87] .

JM : Je n’ai rien contre les notions de pacte et de contrat, ni contre une lecture
« coordonnée » des propositions du champ littéraire. Sans doute la lecture agonistique
des marxistes, dont hérite Bourdieu en partie, a-t-elle rendu invisible la dimension de
coopération présente dans tout échange littéraire. Le point de vue tensif a sa tache
aveugle, une fois encore. La question qui se pose est de savoir comment ces deux
dimensions (agonistique ou coopérative) interagissent et laquelle des deux joue le role
le plus décisif, a le plus de poids. Je n’ai pas de réponse, mais je me défie d’une vision du
contrat (de lecture, par exemple) qui en ferait d’emblée un accord harmonieux. La
lecture « réaliste » de Stendhal a Balzac puis Flaubert, n’a pas eu d’emblée 'aspect de
naturalité qu’elle a pour nous. Il y a eu des conflits extraordinaires, des proces sur
I'« affreux réalisme » de Flaubert, dixit le procureur Pinard en 1857, et il a fallu des
générations pour qu'un lectorat élargi y accede.

Les pactes ou contrats, dans le monde social en entier, sont I'aboutissement calcifié de
débats houleux, que I'histoire littéraire tend a eftacer pour ne retenir que la vision des
vainqueurs... C'est pourquoi j'ai traité des auteurs pergus comme mineurs, par exemple
Ramuz ou Henry Poulaille : c’est justement ces auteurs qui font apparaitre toutes les
tensions cachées.

RB : Dans une discussion récente, Dominique Maingueneaw [97] , qui s'intéresse également de
prés au contexte littéraire, me suggérait qu’il y avail peut-étre un point commun entre
Uapproche bourdieusienne et la psychanalyse : leurs points de vue seraient virtuellement
trréfutables. Si je comprends correctement cette affirmation, on pourrait dresser un parallele
entre, d’'une part, le « patient » qui s’oppose au diagnostic de son analyste et ne fait par cette
réaction que confirmer le verdict en faisant montre d’une résistance symptomatique et, d’autre
part, un auteur dont Iattitude, modeste ou désintéressée, trahirait en fait une posture visant a
assurer la légitimité de son discours et a défendre de ce que Bourdieu appellerait un « capital
symbolique ». Au fond, méme si auteur se défend de s’insérer dans une quelconque stratégie
posturale ou lutte de pouvorr, il ne fait qu’adopter une posture spécifique faisant partie du
Jaisceau des possibles offerts par le champ.

Vous U'avex parfaitement montré en analysant par exemple la posture adoptée par Rousseau, et
notamment la relation polémique qu’entretient ce dernier avec Voltaire. En ce qui concerne



Houellebecq, il me semble que votre analyse (mais cela reste plus ou moins implicite) conduit a
interpréter ses propos polémiques comme visant a manipuler Uespace médiatique de maniere a
augmenter ses ventes. Vous précisex d’ailleurs que vous laissex de coté, « par décret », les
opinions politiques de I'auteur, qui ne vous intéressent pas « dans tous les sens du terme » (p.
203) et qui resteraient de toute maniére inaccessibles a I'analyse. Pourtant, je ne suis pas siir de
vous survre quand vous suggérez que Houellebecq ne fait que jouer un role, comme st ce qu’il
exprimait avait été généré davantage par le narrateur fictif de son roman que par l'énonciateur
réel qu’il incarne. Vous écrivez : « Autrement dit, I'auteur pseudonyme se met a la traine de sa
Siction : la posture "Houellebecq" consiste a rejouer machinalement dans Uespace public, le
personnage d’antihéros aux propos "socialement inacceptables” auquel il délegue la narration.
Par un étrange renversement, la conduite de fiction (les propos du narrateur) précede ict la
conduite sociale (ceux de la posture auctoriale) et semble la générer. » (p. 202) Je ne suis pas sir
qu’tl soit st facile de se débarrasser de « 'auteur biographique » et de son point de vue tel que
lon peut, au moins hypothétiquement, le reconstruire et le comprendre. Le narrateur fictif est
bien la création de l'auteur, et non linverse, il n’est donc pas complétement illégitime de
supposer qu’il pourrait étre « a I'tmage de son créateur ». Pensex-vous malgré tout, qu’un tel
glissement est le symptome d’une relative et récente « perte d’autonomie » du champ littéraire ¢

JM : Je ne nie pas que le narrateur d’'Houellebecq soit la créature de son auteur, et non
I'inverse. Je mets seulement en évidence le fait que Houellebecq publie d’abord des
propos par le biais d'un narrateur fictif, propos idéologiquement dérangeants mais
circonscrits a la fiction, puis il les re-pragmatise en les prenant a son compte d’auteur
sur un plateau de télévision. Lorsque Houllebecq dit qu’il pense comme son narrateur,
il franchit la frontiere de 'acceptable fictionnel et fait des opinions qu’il professe une
position publique. Je ne cherche pas a me débarrasser de l'auteur biographique, en
étudiant les choses ainsi, je dis simplement que dans ce jeu énonciatif entre un
narrateur fictif et une « posture » d’auteur telle que 1'a construite Houellebecq, notre
acces au for intérieur de I'auteur biographique est rendu quasi impossible. En fait, je
dissocie la posture (instance auctoriale dans le texte) de l'auteur civil (hors texte),
autorisé en cela par le jeu du pseudonyme, car Houellebecq en est un. En tant
qu’interpreéte, nous pouvons relever ce jeu (trés marqué par le contexte médiatique) et
tenter de comprendre ce quil signifie. Je ne prétends pas que Houellbecq veut, par
exemple, assumer le capitalisme éditorial en livrant des ouvrages scandaleux. La seule
chose que je vois, c’est que la « posture » Houellebecq signale ce jeu la de maniére
cynique, alors méme que l'intérét économique pur est le tabou absolu du champ
littéraire, oti I'on associe les grandes ceuvres au désintéressement esthétique.

Maintenant, qu’il y ait perte d’autonomie du champ littéraire, de plus en plus régi par
le champ économique (nouvelles politiques éditoriales), cela me semble tres clair. Je ne
sais s1 Houellbecq met en scene cela dans sa « posture » pour s'en moquer ou pour le
déplorer, et au fond je m’en fiche. Ce qui compte, c’est que son jeu énonciatif fait entrer
cette question dans le champ littéraire.

RB : Pourtant, n’y a-t-il pas tout de méme un danger de réductionnisme quand on en vient d
analyser une ceuvre ou un discours en se référant fondamentalement a une lutte en vue de faire
Sructifier, sur un plan matériel ou symbolique, la valeur d’un texte ¢ Peut-étre Michel
Houellebecq pense-t-il réellement ce qu’il dit au sujet au sujet des religions monothéistes, et peut-
étre juge-t-1l nécessaire, d’un point de vue éthique, de partager ce point de vue, aussi polémique
et discutable soit-il, avec d’autres membres de la société civile... Prenons un autre exemple,



peut-étre un peu moins polémique : st 'on considere les choix stylistiques et d’un auteur comme
Jorge Semprun [[107] , quand ce dernier se trouve confronté au probleme de narrer I'inénarrable
(ou plutot ce qu’il craint étre inécoutable ou illisible), ne peut-on pas supposer que les criteéres
d’analyse pertinents pour interpréter son acte d’écriture ne se situent par sur l’'échelle des valeurs
(symboliques ou économiques), mazis sur celle des nécessités existentielles, sur la recherche d’un
accord entre un besoin impérieux de témoigner et les limites des formes esthétiques dont 1l
dispose pour le faire ¢

JM : Je crois n"avoir jamais réduit les motivations littéraires a du profit symbolique et
économique. Simplement, quelles que soient les motivations intimes, une fois 'ceuvre
en circulation dans le champ, elle participe, qu'elle le veuille ou non, a ces enjeux. Ce
qui ne signifie pas pour autant stratégie cynique, calcul, etc. La notion d’habitus n’est
pas finaliste.

RB : Pour conclure, cet ouvrage, succédant a une récente monographie que vous avez consacrée
a Jean-Jacques Rousseau (Le Gueux philosophe, édité chex Antipodes), dresse un bilan partiel
des recherches que vous avex menées jusqu’a présent dans le domaine de la sociologie de la
littérature. Est-ce que vous pouvex nous faire part de vos projets futurs et des voies qui vous
semblent actuellement les plus fécondes pour exercer votre point de vue de sociologue ¢

JM : Je continue a travailler sur les « postures » d’auteur, sur la représentation de soi
de l'auteur dans le texte. Par exemple, je réfléchis a une polémique dans la NRF de
juillet 1933 a propos d'un compte-rendu de Cingria sur Trotsky. Ce texte, qui
réinvente complétement et polémiquement le genre de la note de lecture, va mettre en
émoi tant Gide que Paulhan, a cause des contraintes politiques pesant sur la revue.
C’est un cas exceptionnel ot analyser la posture d’auteur, la transgression du genre, et

l'effet de réception.

Grace a I'analyse des discours, depuis un an au moins, j'ai progressé dans la maniére de
concevoir le texte comme un discours situé, par rapport a des genres courants, a un
public, un « interdiscours » social coexistant. A I'Université de Lausanne existe une
excellente équipe pluridisciplinaire qui réfléchit a ces choses, autour de Jean-Michel
Adam notamment. Les instruments des linguistes sont ici précieux pour caractériser
les phénomenes de positionnement par I'énonciation, sans retomber dans une
conception peu fine de I'auteur biographique. L'énonciation littéraire est fort complexe,
J al senti le besoin de préciser mes instruments descriptifs.

17 Lanson, G. (1965 [19047), « L’histoire littéraire et la sociologie », Essais de
méthode, de critique et d’histoire littéraire, H. Peyre éd., Paris, Hachette, p. 66.

[27 Dufays, J.-L. (2000), “Lire, c'est aussi évaluer. Autopsie des modes de jugement a
I'ceuvre dans diverses situations de lecture”, éla, Revue de Didactologie des langues-
cultures, n® 119, p. 277-290. Cf. également Claude Lafarge (1983), La Valeur littéraire.
Figuration littéraire et usages sociaux des fictions, Paris, Fayard.

37 Baroni, R. (2004), “La valeur littéraire du suspense”, A Contrario, n°® 2 (1), p. 29-
43.



47 Il s’agit également du titre d'un documentaire sur Bourdieu, filmé par Pierre Carle
et sorti le 2 mai 2001.

57 Bakhtine, M (1984), Esthétique de la création verbale, Paris, Gallimard, p. 287.

6] Goftman, E. (1973), La Mise en scéne de la vie quotidienne, Paris, Editions de
Minuit. Grice, H. P. (1979), “Logique et conversation”, Communications, n°® 30, p. 57-
72.

7] Eco, U. (1985), Lector in Fabula, Paris, Grasset.
87 Lejeune, P. (1975), Le Pacte autobiographique, Paris, Seuil.

[97] Dominique Maingueneau a récemment publié, chez Armand Colin, Le Discours
littéraire. Paratopie et scene d’énonciation, qui reprend en partie et prolonge I'ouvrage
aujourd’hui épuisé : Le Contexte de 1'ceuvre littéraire, que I'on peut consulter
gratuitement sur le site :

http://perso.wanadoo.fr/dominique.maingueneau/overview.html.

107 Jorge Semprun, L’Ecriture ou la vie, Gallimard, coll. folio., 1994.

10



