
 

 

L’ŒIL SOCIOLOGUE : UN POINT DE VUE SUR LA VALEUR LITTÉRAIRE ? 

ENTRETIEN AVEC JÉRÔME MEIZOZ 

Jérôme Meizoz, né en 1967 en Suisse, est Docteur ès lettres (UNIL, Lausanne) et 
sociologue de la culture (EHESS, Paris). Enseignant aux universités de Lausanne et 
Genève, il est également écrivain et chroniqueur littéraire. 

Dans son dernier livre L’œil sociologue et la littérature (Slatkine, 2004), Jérôme 
Meizoz réfléchit sur ce qu’apporte une science du collectif à propos d’un art où semble 
dominer la singularité. En refusant de naturaliser le fait littéraire, la sociologie fait 
apparaître toute la complexité de cette pratique, placée au cœur des conflits 
symboliques dont est tissée la société. Parmi les lectures plurielles qu’appelle la 
complexité du littéraire, l’œil sociologique articule les rapports entre auteur, texte et 
société pour mieux comprendre pourquoi un texte a pris telle forme (générique, 
stylistique, typographique) parmi une infinité d’autres formes coexistantes possibles. 
Dans L’œil sociologue et la littérature, Jérôme Meizoz propose des études sur Paul 
Eluard, Benjamin Péret, les Surréalistes, Rodolphe Töpffer, C.F. Ramuz, Blaise 
Cendrars, Michel Houellebecq, les procès et les prix littéraires. 

par Raphaël Baroni  

 

Raphaël Baroni : Dans  L’œil sociologue et la littérature, vous reprenez et vous fusionnez une 
quinzaine d’articles inédits ou parus en revues, dans le but d’illustrer les apports de l’approche 
sociologique appliquée à la chose littéraire, en privilégiant notamment la sociologie 
d’inspiration bourdieusienne, qui constitue votre horizon théorique depuis bientôt une dizaine 
d’années. Ce qui me frappe au premier abord, malgré les matériaux disparates qui composent 
votre recueil, c’est l’étonnante unité de vue qui caractérise cet ouvrage, et qui rend accessible une 
pensée complexe, qui a souvent, par le passé, donné lieu à bien des polémiques et à bien des 
malentendus. D’un côté, vous dressez un bilan clair et nuancé des travaux que Pierre Bourdieu 
a consacrés au « champ littéraire », et vous indiquez de nouvelles voies permettant de surmonter 
certaines critiques qui lui ont été adressées, notamment en direction de la socio-poétique d’Alain 
Viala (ce dernier étant soucieux de ne pas négliger l’aspect formel des textes). On constate, dans 
vos écrits, un souci constant de ne pas réduire les singularités d’une œuvre, d’un auteur ou d’une 
lecture, mais au contraire de les éclairer en les resituant dans un contexte social, au sein des 
tensions spécifiques qui définissent lieu qu’ils occupent dans le champ des productions 
symboliques. Ce souci d’articuler, sans la réduire, la singularité d’un texte avec la société à 
partir de laquelle il émerge est parfaitement éclairée par une citation de Lanson, à laquelle vous 
vous référez à plusieurs reprises et qui apparaît finalement comme le fil rouge qui relie 
l’ensemble de vos études : « l’écriture est un acte individuel, mais un acte social de l’individu 



	
   2	
  

[1]  ». Pourriez-vous revenir sur cette « marge de manœuvre » que l’on retrouverait aussi bien 
dans la « posture » d’un auteur que dans son style, dans le recours à un genre particulier, etc. ? 
Et notamment, quelle part de stratégie consciente voyez-vous dans cet « espace transitionnel 
entre l’individu et le collectif » (p. 65) ? N’est-ce pas précisément sur cette frontière entre action 
consciente et habitus inconscient que se joue la question de savoir si l’œil sociologue présente un 
regard « cynique » ou « réducteur » sur le fait littéraire ? 

Jérôme Meizoz : Absolument, et Lanson l’a dit avec finesse dans la conférence qu’il a 
prononcée en 1904 devant Durkheim. Pour des raisons idéologiques, au fond, tout le 
débat sur les approches sociologiques de la littérature tourne autour de la liberté, 
« marge de manœuvre », de la singularité, etc. Les littéraires héritent d’une 
anthropologie romantique du génie individuel, et les sociologues lui préfèrent des 
versions holistes. D’où le malentendu perpétuel, alors que nous parlons d’un objet 
identique, mais découpé et envisagé selon différentes modalités. Sans doute est-ce 
parce que j’ai étudié les deux traditions  je suis “littéraire” de formation, et sociologue 
sur le tard  que je suis sensible au lieu où s’entrecroisent « l’individuel et le social », si 
cette dichotomie a un sens quelconque. J’ai donc observé des cas empiriques où ce lieu 
est thématisé, visible. Ainsi de la réécriture des proverbes chez les surréalistes : les 
poètes injectent de l’individuel dans un énoncé gnomique collectif, modifient ainsi son 
genre, sa visée, sa situation dans le champ de réception, etc. Il y a donc des 
« interventions » constantes qui s’emparent des codes présents dans le champ littéraire 
pour les actualiser en les déviant. De même avec le poème « Liberté » (1942) d’Eluard, 
rédigé en pleine guerre mondiale sous la plus grande contrainte éditoriale, censoriale, 
économique, etc. Eluard parvient à détourner la censure par la structure même de son 
texte suspensif. 

Enfin, il m’a semblé qu’aux marges de manœuvres laissées par le champ, il faut ajouter 
deux phénomènes centraux, l’acte d’écriture et ce que je nomme la « posture » 
d’auteur. L’acte d’écriture, comme Starobinski l’a montré dans La Relation critique 
(1970), n’est pas pure reproduction, mais aussi, action sur soi-même et sur le champ. Il 
implique un positionnement dans le champ littéraire, par le recours à un genre, un 
style, des motifs. Quelles que soient les contraintes cadres, chaque prise de parole 
impose une scénographie spécifique, une manière d’entrer dans le langage. La 
scénographie de l’énonciation, selon l’expression de Dominique Maingueneau, peut 
transgresser les routines du champ littéraire, et faire émerger de nouvelles formes. Je 
pense à des auteurs comme Céline, Ramuz, par exemple, et à leur exploration des effets 
d’oralité. Ensuite, la « posture », ou la présentation de soi de l’auteur en situation 
d’écrivain : celle-ci est une construction qui renégocie la « position » de l’auteur dans le 
champ. On occupe une position, mais on peut adopter des postures diverses à cet égard, 
ce qui permet de comprendre que tous les auteurs en situation analogue ne produisent 
pas les mêmes œuvres. L’enjeu de la notion de « posture » que j’ai développée à partir 
de l’exemple de Rousseau  la posture du « gueux » chez Rousseau a joué un rôle 
considérable  est qu’elle se situe à l’interface entre les institutions littéraires et l’acte 
singulier. 

RB : Au fond, l’obligation de penser cette articulation entre l’individuel et le collectif, ce nœud 
qui pose généralement tant de problèmes épistémologiques à la sociologie, n’est-ce pas 
précisément ce qu’apporte de plus intéressant en retour, pour la théorie sociologique elle-même, 
l’application de l’œil sociologue à ce terrain particulier qu’est la littérature ? Car la spécificité 



	
   3	
  

du champ littéraire, par rapport à d’autres espaces de l’activité sociale, c’est d’être peuplé de 
textes, c’est-à-dire d’archives plus ou moins attestées et figées par le processus éditorial, qui 
permettent une étude détaillée des actions humaines dans leur singularité. Si je prends par 
exemple les propos polémiques de Michel Houellebecq que vous évoquez, il me semble qu’ils 
auraient très bien pu passer pratiquement inaperçus dans une conversation courante, ou du 
moins qu’il aurait été très difficile de les interpréter d’un point de vue sociologique. Mais 
l’existence (inter)textuelle des discours que vous analysez permet une réflexion poussée sur la 
manière dont un individu se situe et se positionne au sein d’un faisceau complexe de tensions qui 
ont une dimension à la fois sociale et historique. 

JM : Effectivement, rien ne distingue les propos d’Houellebecq d’un cynisme cultivé 
audible dans n’importe quel lieu à la mode. Par contre, le fait que cela soit imprimé, et 
que ces propos renvoient intertextuellement à de vieux débats, sur l’Islam par exemple, 
ou sur la libération sexuelle, leur donne un autre statut. D’autant que Houellebecq 
maintient une position ambiguë quant au sérieux de ses opinions, allant jusqu’à 
reprendre à son compte les opinions fictives de ses personnages… Le jeu fait 
apparaître ici la frontière juridique entre fictionnel et factuel, et révèle les manières 
dont les écrivains pragmatisent leurs discours, selon la situation. On a tellement 
coutume, depuis le 19e siècle, que le discours littéraire soit dé-pragmatisé, c’est-à-dire 
donné comme à-ne-pas-prendre-au-sérieux, que lorsqu’il imite des opinions 
publiquement exprimées, le scandale n’est pas loin. 

RB : D’un autre côté, n’y a-t-il pas quelque chose de contradictoire avec l’approche sociologique 
que de restreindre d’entrée votre champ d’investigation à l’espace littéraire, en acceptant ainsi 
cette naturalisation d’une frontière dont les travaux de Bourdieu, de Bally ou de Bakhtine ont 
contribué à démontrer le caractère historique et construit ? Vous rappelez d’ailleurs que Pierre 
Bourdieu appelait à rompre avec l’« idéologie linguistique » de Saussure et il soulignait que le 
champ littéraire jouait un rôle central dans la régulation du « marché linguistique » en servant 
« d’étalon de valeur pour les locuteurs ordinaires » (p. 68-69). Du côté de l’analyse du discours, 
par exemple, un présupposé majeur est que les textes littéraires ne sont pas une classe à part des 
faits de langue, mais qu’ils doivent au contraire être traités sur des bases semblables (c’est-à-
dire sans faire l’économie d’une analyse contextuelle notamment) sans pour autant masquer 
certaines caractéristiques singulières. De quelle manière l’approche sociologique qui est la vôtre 
fait-elle bouger les frontières de la littérarité, tout en restant par ailleurs centrée sur des 
questions spécifiquement littéraires ? 

JM : Il y a là assurément une tache aveugle liée à ma formation littéraire. Mes objets 
d’étude, institutionnellement, ont été des textes désignés comme littéraires. Je 
soupçonne cette frontière, certes, et dans mon livre j’en signale l’arbitraire en 
commentant la construction du canon scolaire. Mais la plupart de mes objets 
demeurent dans ce domaine, sans doute du fait de mon insertion institutionnelle au 
sein d’un département de littérature. Ce n’est qu’en collaborant avec des linguistes, 
comme Jean-Michel Adam à l’Université de Lausanne, et en m’initiant aux méthodes 
de l’analyse des discours (Maingueneau, Charaudeau), que j’ai élargi, et avec quel 
profit, ces frontières, pour considérer les textes littéraires comme des traitements 
particuliers, à production et réception, de genres et de formes présents dans tout le 
champ linguistique. On gagne d’ailleurs beaucoup à étudier les genres et les formes 
littéraires en observant ce qu’ils font de la réserve inépuisable de la parole et de ses 
formes ordinaires, comme Charles Bally le suggérait dès le début du siècle dernier. 



	
   4	
  

RB : Il me semble que votre œil sociologue propose une vision de la littérature dans laquelle le 
point focal reste centré essentiellement sur la question de la valeur (ou plutôt des valeurs). La 
perspective suivie serait donc verticale, elle mettrait en évidence une hiérarchie différentielle des 
œuvres, des genres, des styles et des auteurs au sein du champ littéraire et, par extension, un 
espace de tensions et de luttes de pouvoir. En d’autres termes, si je reprends le titre d’un article 
de Dufays, on constate que « lire, c’est aussi évaluer [2]  », mais également, sur un plan 
poétique, qu’écrire, c’est aussi se positionner, lutter pour accumuler un certain prestige, un 
capital économique ou symbolique, viser à établir ou à maintenir une position dominante dans le 
champ en fonction d’objectifs propres et d’une position objective. Ce point de vue peut d’ailleurs 
être élargi aux activités des critiques et des théoriciens de la littérature, dont la neutralité 
apparente n’est souvent qu’une façade ou un vœu pieux : j’avais moi-même, dans un article 
récent qui avait largement profité de vos conseils, constaté la difficulté, chez les narratologues 
structuralistes, de prendre en considération, dans les années 1960-1970, certains « effets 
poétiques », comme le suspense, la curiosité ou la surprise, parce que les valeurs naturalisées, au 
sein du champ littéraire de l’époque, repoussait ces techniques dans sa périphérie, les déclassait 
comme des « effets paralittéraires [3]  ». 

Au fond, votre position de sociologue de la littérature par rapport à ces valeurs vous conduit-elle 
à tenter de prendre du recul de façon à dénaturaliser la « fétichisation » des textes littéraires (ce 
que vous semblez faire dans la dernière partie consacrée à l’institution des prix littéraires, que 
vous décrivez comme une « fabrique du fétiche ») ou, au contraire, cherchez-vous à adopter une 
position militante qui tenterait de défendre certaines valeurs ou certaines œuvres provisoirement 
déclassées ? (Il me semble que vous assumez cette dernière posture, lorsque vous défendez la 
valeur de Ramuz au sein des lettres françaises.) 

JM : Quant à la « valeur » et aux jugements sur la valeur dans le champ littéraire, ma 
position n’a rien de très original. Après Bourdieu, je considère que la valeur est un 
enjeu de luttes dans le champ, et que chaque écrivain propose ou impose des formes 
dignes de valeur, reçues et jugées ensuite par d’autres. Ce qui me conduit à considérer 
la circulation de la valeur dans l’espace littéraire comme un phénomène de 
fétichisation, lié aux intérêts de certains groupes lettrés. L’analyse est ici de type 
marxiste classique, mais Bourdieu y ajoute la dimension de la « violence 
symbolique » à savoir l’imposition et l’intériorisation, par tous les participants du 
champ, de catégories et de critères de valeur, définis en fait par un groupe restreint. Si 
seuls les lettrés peuvent dicter la valeur littéraire, les frontières du littéraires auront 
d’autres courbes que celles d’un champ littéraire dessiné par le pouvoir politique, ou 
par des jurys de lecteurs ordinaires… Tout cela incite à la plus grande prudence de 
jugement. Cependant, en tant que critique, je ne me cache pas que j’ai (même minime) 
un pouvoir sur l’objet, et donc que je me situe à son égard. Le choix d’un objet d’étude 
(tel auteur plutôt que tel autre), d’une période, d’un genre, est un choix 
sociologiquement situé, et qui porte sa part de responsabilité. La neutralité du critique 
peut tout au plus concerner les procédures quantitatives du stylisticien, mais l’option 
de départ demeure toujours prise dans les enjeux du temps. 

La manière dont je donne à lire un auteur (par exemple, ma réhabilitation de Ramuz en 
France dans Ramuz, Passager clandestin des Lettres françaises, 1997) n’est donc pas 
neutre, et j’assume en quelque sorte l’aspect militant du choix d’objet, non de son 
traitement. A lire Ramuz en congruence avec les romanciers français de son époque, il 
me semblait qu’un francocentrisme aveugle avait oblitéré l’intérêt de cette œuvre, 



	
   5	
  

pourtant au centre des débats du roman, à la fin des années 1920. Restituer ces débats, 
et montrer l’impact particulier de ce point de vue externe apporté par Ramuz, ce n’est 
pas forcer sa valeur, c’est rappeler des débats littéraires et leurs conséquences créatives 
(Céline a été marqué par Ramuz en 1929, comme Giono d’ailleurs) occultés par les 
histoires littéraires nationales. 

RB : Tenant apparemment compte du reproche qui vous avait été fait par Jérôme David dans 
un entretien que vous reprenez dans ce volume, il me semble que vous n’avez pas hésité cette fois-
ci à mettre en scène les tensions institutionnelles au sein desquelles se situent vos propres travaux, 
notamment lorsque vous choisissez de nous livrer votre réponse aux critiques peu amènes que le 
professeur Daniel Sangsue (Université de Neuchâtel) vous avait adressées, à vous et à Daniel 
Maggetti. Au fond, il est piquant de constater qu’un discours qui s’attache, entre autres choses, à 
décrire les rapports de pouvoir au sein de l’institution littéraire et académique, donne lieu à des 
échanges aussi polémiques. Cela ne fait que confirmer les mots de Bourdieu qui comparait la 
sociologie à « un sport de combat [4]  ». Comment faut-il interpréter les très fortes résistances 
qui existent encore, au sein de l’institution universitaire, face aux théories de Pierre Bourdieu, 
notamment quand il traite du champ littéraire ? Il me semble qu’au danger du réductionnisme, 
vous opposez le profit que l’on peut tirer, dans l’enseignement de la littérature, d’une lecture qui 
opère un décloisonnement des textes, qui redonne une pertinence contextuelle, historique et sociale 
aux œuvres littéraires… 

JM : Quand des formalistes accusent la sociologie littéraire de réductionnisme, je me 
demande où est la paille et où est la poutre… D’abord, il faut dire qu’en dix ans les 
choses ont beaucoup changé. Au début des années 1990, dans le sillage de la comète 
structuraliste, on était très hostile à la sociologie littéraire de Bourdieu, taxée de 
matérialisme vulgaire, d’ignorance des formes, etc. Elle était perçue comme une théorie 
marxiste du reflet, ce qu’elle n’est pas. Depuis, les choses ont évolué : d’une part, des 
travaux importants comme ceux de Gisèle Sapiro (La Guerre des écrivains, 1999) ont 
affiné le modèle de Bourdieu. De l’autre, l’ensemble de la critique universitaire est 
revenue peu à peu au sujet et à l’historicité, et partant au social. Aujourd’hui, 
considérer sociologiquement la littérature n’est plus scandaleux dans nos 
départements. Les résistances tiennent à des réflexes de conflits d’école : Bourdieu a 
formulé très agressivement sa théorie, contre les « formalistes », notamment. Il ne faut 
pas négliger la rage froide qui s’exprime dans Les Règles de l’art, et qui a rendu ce 
livre émotionnellement inacceptable à ceux-là même qui auraient pu s’en laisser 
intellectuellement convaincre. Ceux-ci se sentent méprisés ou mécompris, et ils se 
défendent. En quoi il n’ont pas tort, car Bourdieu a aussi largement caricaturé les 
postulats des formalistes ! En ce sens, je peux comprendre plusieurs des objections tout 
à fait pertinentes de D. Sangsue à notre étude sociologique de l’écrivain Rodolphe 
Töpffer (1799-1846). Mais j’ai été heurté par le ton de son intervention, qui situait 
soudain le débat sur le plan des « postes » universitaires, c’est pourquoi je lui ai 
répondu, très poliment d’ailleurs. 

RB : La multiplication des études singulières que vous proposez dans votre ouvrage permet de 
prendre la mesure du « rendement » de l’œil sociologue sur la littérature et des divers « angles 
d’attaque » qu’il rend possible : vous traitez aussi bien du style d’un auteur, d’un genre poétique, 
de la posture auctoriale, qu’elle soit verbale ou non-verbale, ou encore des réceptions critiques des 
œuvres ou des prix littéraires qui les consacrent. Ne pensez-vous pas cependant que, parmi ces 



	
   6	
  

différents objets d’étude, les genres sont d’une nature particulière, justement par le fait qu’ils 
sont d’emblée des généralisations, des phénomènes collectifs et institutionnels ? 

JM : Je tenais à composer un volume qui allie des parties théoriques, consacrées aux 
approches sociologiques de la littérature, ainsi que des études de cas, inspirées de ces 
mêmes théories. Ceci parce que je crois que la théorie et l’analyse littéraire empirique 
gagnent à une constante dialectique. Je voudrais éviter de fétichiser une théorie et donc 
de la figer (celle de Bourdieu par exemple). Plutôt la faire évoluer souplement selon le 
texte étudié. C’est pourquoi à chaque texte que j’analyse, et j’ai choisi d’aborder 
plusieurs genres, l’angle du regard sociologique (d’où le titre du livre) est différent. 

Le point commun de toutes ces études consiste en quelques postulats : que le texte est 
un objet de part en part social, historique, qu’il s’inscrit dans une histoire des formes à 
laquelle des «auteurs» viennent imprimer des dérivations, qu’il faut donc l’étudier sans 
le séparer de son contexte. J’essaie d’être attentif à la manière dont la singularité 
littéraire (censée s’exprimer dans le « style ») se construit par une négociation avec le 
monde des lettres et ses enjeux spécifiques. 

Quant aux genres, effectivement, je prends de plus en plus conscience qu’il s’agit là de 
phénomènes situé justement à cet interface entre l’individuel et le collectif où j’essaie 
de tenir mon regard. Ainsi les genres sont indiscutablement à la fois des institutions 
sociales en tant que corps de normes plus ou moins explicites et réitérables ; en outre, 
ils sont des formes, et relèvent d’une histoire des formes, transformées tant par les 
auteurs que les éditeurs et les lecteurs. Tout choix générique est une adoption des 
possibles du champ, mais permet en même temps, par un positionnement énonciatif, 
une remise en jeu de la norme dans une actualisation singulière. 

RB : Cette question des genres soulève, il me semble, une autre question : ne pensez-vous pas que 
votre point de vue, centré sur la valeur, ne peut penser le phénomène de la généricité qu’au sein 
d’une hiérarchie des genres, et non, sur un plan horizontal, comme un simple principe de 
distinction ou de classification entre différentes sphères d’activités communicationnelles ? Il me 
semble que les travaux de Bakhtine, que vous citez à plusieurs reprises, ont sur ce point une plus 
grande extension que ce que permet de penser l’approche bourdieusienne… Pour le chercheur 
russe, comme pour les théoriciens de la discursivité, les genres sont avant tout des schèmes qui 
permettent d’expliquer « l’intelligence réciproque entre les locuteurs [5]  » en fondant certains 
horizons d’attente particuliers dans certaines sphères d’activité données, et pas uniquement des 
outils servant à établir la valeur d’un discours sur une échelle des genres. 

JM : Je suis pleinement d’accord. Les genres ne sont pas que des classements de 
légitimité, mais aussi des procédures qui régulent une communication adéquate. Quand 
Bakhtine réclame une « stylistique sociologique » il propose d’envisager aussi bien les 
choix génériques que les formes stylistiques comme une négociation dialogique et 
communicationnelle, un savoir-faire. Bourdieu n’a pas peut-être pas été bakhtinien 
jusqu’au bout, même s’il a fait publier Le Marxisme et la philosophie du langage en 
français (1977) : il a été obnubilé par les luttes pour la valeur, et a laissé dans l’ombre le 
rôle fonctionnel indéniable des codes génériques. 

RB : Cette question sur la fonction communicationnelle des genres m’amène à vous en poser une 
autre, plus générale : ne pensez-vous pas qu’il existe un autre « œil sociologue », moins 



	
   7	
  

immédiatement focalisé sur la question (que j’ai définie comme « verticale ») des valeurs, mais 
sur celle (que l’on pourrait situer sur un plan « horizontal ») des principes qui permettent aux 
individus de coopérer adéquatement en vue d’éviter des « collisions », des malentendus 
perpétuels ou des erreurs interprétatives. Il s’agirait, pour cet œil sociologue, de définir l’écriture 
littéraire, par exemple, non pas comme s’intégrant à un espace tensif structuré par une « lutte de 
pouvoir » permanente (présupposé qui se retrouve dans la plupart des approches marxistes il me 
semble) mais en tant qu’elle est également liée à des normes partagées qui sont aux fondements 
de l’ordre social et des conditions d’intelligibilité des actions et des productions humaines. Dans 
ce champ « pacifié » (ou « coordonné »), l’analyse porte davantage sur les termes d’un contrat 
ou sur les rôles joués à l’intérieur d’une « mise en scène » du quotidien, plutôt qu’elle ne se centre 
sur les termes d’un conflit. Je suppose que vous voyez poindre, derrière la référence bakhtinienne, 
l’approche interactionniste d’Erving Goffmann par exemple, ou les travaux de Henri Paul 
Grice [6] , dont certaines propositions ont été adaptées au discours littéraire, notamment par le 
biais des théories sémiotiques de la coopération interprétative [7] et par les travaux mettant en 
avant les notions de « pacte » d’écriture et de réception [8] . 

JM : Je n’ai rien contre les notions de pacte et de contrat, ni contre une lecture 
« coordonnée » des propositions du champ littéraire. Sans doute la lecture agonistique 
des marxistes, dont hérite Bourdieu en partie, a-t-elle rendu invisible la dimension de 
coopération présente dans tout échange littéraire. Le point de vue tensif a sa tache 
aveugle, une fois encore. La question qui se pose est de savoir comment ces deux 
dimensions (agonistique ou coopérative) interagissent et laquelle des deux joue le rôle 
le plus décisif, a le plus de poids. Je n’ai pas de réponse, mais je me défie d’une vision du 
contrat (de lecture, par exemple) qui en ferait d’emblée un accord harmonieux. La 
lecture « réaliste » de Stendhal à Balzac puis Flaubert, n’a pas eu d’emblée l’aspect de 
naturalité qu’elle a pour nous. Il y a eu des conflits extraordinaires, des procès sur 
l’« affreux réalisme » de Flaubert, dixit le procureur Pinard en 1857, et il a fallu des 
générations pour qu’un lectorat élargi y accède. 

Les pactes ou contrats, dans le monde social en entier, sont l’aboutissement calcifié de 
débats houleux, que l’histoire littéraire tend à effacer pour ne retenir que la vision des 
vainqueurs… C’est pourquoi j’ai traité des auteurs perçus comme mineurs, par exemple 
Ramuz ou Henry Poulaille : c’est justement ces auteurs qui font apparaître toutes les 
tensions cachées.  

RB : Dans une discussion récente, Dominique Maingueneau [9] , qui s’intéresse également de 
près au contexte littéraire, me suggérait qu’il y avait peut-être un point commun entre 
l’approche bourdieusienne et la psychanalyse : leurs points de vue seraient virtuellement 
irréfutables. Si je comprends correctement cette affirmation, on pourrait dresser un parallèle 
entre, d’une part, le « patient » qui s’oppose au diagnostic de son analyste et ne fait par cette 
réaction que confirmer le verdict en faisant montre d’une résistance symptomatique et, d’autre 
part, un auteur dont l’attitude, modeste ou désintéressée, trahirait en fait une posture visant à 
assurer la légitimité de son discours et à défendre de ce que Bourdieu appellerait un « capital 
symbolique ». Au fond, même si l’auteur se défend de s’insérer dans une quelconque stratégie 
posturale ou lutte de pouvoir, il ne fait qu’adopter une posture spécifique faisant partie du 
faisceau des possibles offerts par le champ. 

Vous l’avez parfaitement montré en analysant par exemple la posture adoptée par Rousseau, et 
notamment la relation polémique qu’entretient ce dernier avec Voltaire. En ce qui concerne 



	
   8	
  

Houellebecq, il me semble que votre analyse (mais cela reste plus ou moins implicite) conduit à 
interpréter ses propos polémiques comme visant à manipuler l’espace médiatique de manière à 
augmenter ses ventes. Vous précisez d’ailleurs que vous laissez de côté, « par décret », les 
opinions politiques de l’auteur, qui ne vous intéressent pas « dans tous les sens du terme » (p. 
203) et qui resteraient de toute manière inaccessibles à l’analyse. Pourtant, je ne suis pas sûr de 
vous suivre quand vous suggérez que Houellebecq ne fait que jouer un rôle, comme si ce qu’il 
exprimait avait été généré davantage par le narrateur fictif de son roman que par l’énonciateur 
réel qu’il incarne. Vous écrivez : « Autrement dit, l’auteur pseudonyme se met à la traîne de sa 
fiction : la posture "Houellebecq" consiste à rejouer machinalement dans l’espace public, le 
personnage d’antihéros aux propos "socialement inacceptables" auquel il délègue la narration. 
Par un étrange renversement, la conduite de fiction (les propos du narrateur) précède ici la 
conduite sociale (ceux de la posture auctoriale) et semble la générer. » (p. 202) Je ne suis pas sûr 
qu’il soit si facile de se débarrasser de « l’auteur biographique » et de son point de vue tel que 
l’on peut, au moins hypothétiquement, le reconstruire et le comprendre. Le narrateur fictif est 
bien la création de l’auteur, et non l’inverse, il n’est donc pas complètement illégitime de 
supposer qu’il pourrait être « à l’image de son créateur ». Pensez-vous malgré tout, qu’un tel 
glissement est le symptôme d’une relative et récente « perte d’autonomie » du champ littéraire ? 

JM : Je ne nie pas que le narrateur d’Houellebecq soit la créature de son auteur, et non 
l’inverse. Je mets seulement en évidence le fait que Houellebecq publie d’abord des 
propos par le biais d’un narrateur fictif, propos idéologiquement dérangeants mais 
circonscrits à la fiction, puis il les re-pragmatise en les prenant à son compte d’auteur 
sur un plateau de télévision. Lorsque Houllebecq dit qu’il pense comme son narrateur, 
il franchit la frontière de l’acceptable fictionnel et fait des opinions qu’il professe une 
position publique. Je ne cherche pas à me débarrasser de l’auteur biographique, en 
étudiant les choses ainsi, je dis simplement que dans ce jeu énonciatif entre un 
narrateur fictif et une « posture » d’auteur telle que l’a construite Houellebecq, notre 
accès au for intérieur de l’auteur biographique est rendu quasi impossible. En fait, je 
dissocie la posture (instance auctoriale dans le texte) de l’auteur civil (hors texte), 
autorisé en cela par le jeu du pseudonyme, car Houellebecq en est un. En tant 
qu’interprète, nous pouvons relever ce jeu (très marqué par le contexte médiatique) et 
tenter de comprendre ce qu’il signifie. Je ne prétends pas que Houellbecq veut, par 
exemple, assumer le capitalisme éditorial en livrant des ouvrages scandaleux. La seule 
chose que je vois, c’est que la « posture » Houellebecq signale ce jeu là de manière 
cynique, alors même que l’intérêt économique pur est le tabou absolu du champ 
littéraire, où l’on associe les grandes œuvres au désintéressement esthétique. 

Maintenant, qu’il y ait perte d’autonomie du champ littéraire, de plus en plus régi par 
le champ économique (nouvelles politiques éditoriales), cela me semble très clair. Je ne 
sais si Houellbecq met en scène cela dans sa « posture » pour s’en moquer ou pour le 
déplorer, et au fond je m’en fiche. Ce qui compte, c’est que son jeu énonciatif fait entrer 
cette question dans le champ littéraire. 

RB : Pourtant, n’y a-t-il pas tout de même un danger de réductionnisme quand on en vient à 
analyser une œuvre ou un discours en se référant fondamentalement à une lutte en vue de faire 
fructifier, sur un plan matériel ou symbolique, la valeur d’un texte ? Peut-être Michel 
Houellebecq pense-t-il réellement ce qu’il dit au sujet au sujet des religions monothéistes, et peut-
être juge-t-il nécessaire, d’un point de vue éthique, de partager ce point de vue, aussi polémique 
et discutable soit-il, avec d’autres membres de la société civile… Prenons un autre exemple, 



	
   9	
  

peut-être un peu moins polémique : si l’on considère les choix stylistiques et d’un auteur comme 
Jorge Semprun [10] , quand ce dernier se trouve confronté au problème de narrer l’inénarrable 
(ou plutôt ce qu’il craint être inécoutable ou illisible), ne peut-on pas supposer que les critères 
d’analyse pertinents pour interpréter son acte d’écriture ne se situent par sur l’échelle des valeurs 
(symboliques ou économiques), mais sur celle des nécessités existentielles, sur la recherche d’un 
accord entre un besoin impérieux de témoigner et les limites des formes esthétiques dont il 
dispose pour le faire ?  

JM : Je crois n’avoir jamais réduit les motivations littéraires à du profit symbolique et 
économique. Simplement, quelles que soient les motivations intimes, une fois l’œuvre 
en circulation dans le champ, elle participe, qu’elle le veuille ou non, à ces enjeux. Ce 
qui ne signifie pas pour autant stratégie cynique, calcul, etc. La notion d’habitus n’est 
pas finaliste. 

RB : Pour conclure, cet ouvrage, succédant à une récente monographie que vous avez consacrée 
à Jean-Jacques Rousseau (Le Gueux philosophe, édité chez Antipodes), dresse un bilan partiel 
des recherches que vous avez menées jusqu’à présent dans le domaine de la sociologie de la 
littérature. Est-ce que vous pouvez nous faire part de vos projets futurs et des voies qui vous 
semblent actuellement les plus fécondes pour exercer votre point de vue de sociologue ? 

JM : Je continue à travailler sur les « postures » d’auteur, sur la représentation de soi 
de l’auteur dans le texte. Par exemple, je réfléchis à une polémique dans la NRF de 
juillet 1933 à propos d’un compte-rendu de Cingria sur Trotsky. Ce texte, qui 
réinvente complètement et polémiquement le genre de la note de lecture, va mettre en 
émoi tant Gide que Paulhan, à cause des contraintes politiques pesant sur la revue. 
C’est un cas exceptionnel où analyser la posture d’auteur, la transgression du genre, et 
l’effet de réception. 

Grâce à l’analyse des discours, depuis un an au moins, j’ai progressé dans la manière de 
concevoir le texte comme un discours situé, par rapport à des genres courants, à un 
public, un « interdiscours » social coexistant. A l’Université de Lausanne existe une 
excellente équipe pluridisciplinaire qui réfléchit à ces choses, autour de Jean-Michel 
Adam notamment. Les instruments des linguistes sont ici précieux pour caractériser 
les phénomènes de positionnement par l’énonciation, sans retomber dans une 
conception peu fine de l’auteur biographique. L’énonciation littéraire est fort complexe, 
j’ai senti le besoin de préciser mes instruments descriptifs. 

 [1] Lanson, G. (1965 [1904]), « L’histoire littéraire et la sociologie », Essais de 
méthode, de critique et d’histoire littéraire, H. Peyre éd., Paris, Hachette, p. 66. 

[2] Dufays, J.-L. (2000), “Lire, c'est aussi évaluer. Autopsie des modes de jugement à 
l'œuvre dans diverses situations de lecture”, éla, Revue de Didactologie des langues-
cultures, n° 119, p. 277-290. Cf. également Claude Lafarge (1983), La Valeur littéraire. 
Figuration littéraire et usages sociaux des fictions, Paris, Fayard. 

[3] Baroni, R. (2004), “La valeur littéraire du suspense”, A Contrario, n° 2 (1), p. 29-
43. 



	
   10	
  

[4] Il s’agit également du titre d’un documentaire sur Bourdieu, filmé par Pierre Carle 
et sorti le 2 mai 2001. 

[5] Bakhtine, M (1984), Esthétique de la création verbale, Paris, Gallimard, p. 287. 

[6] Goffman, E. (1973), La Mise en scène de la vie quotidienne, Paris, Editions de 
Minuit. Grice, H. P. (1979), “Logique et conversation”, Communications, n° 30, p. 57-
72. 

[7] Eco, U. (1985), Lector in Fabula, Paris, Grasset. 

[8] Lejeune, P. (1975), Le Pacte autobiographique, Paris, Seuil. 

[9] Dominique Maingueneau a récemment publié, chez Armand Colin, Le Discours 
littéraire. Paratopie et scène d’énonciation, qui reprend en partie et prolonge l’ouvrage 
aujourd’hui épuisé : Le Contexte de l'œuvre littéraire, que l’on peut consulter 
gratuitement sur le site : 
http://perso.wanadoo.fr/dominique.maingueneau/overview.html. 

[10] Jorge Semprun, L’Ecriture ou la vie, Gallimard, coll. folio., 1994. 


