
Le gueux philosophe (Jean-Jacques Rousseau)
[Jerôme Meizoz]

Autor(en): Brändli, Fabrice

Objekttyp: BookReview

Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Band (Jahr): 10 (2003)

Heft 3

PDF erstellt am: 27.07.2015

Nutzungsbedingungen
Mit dem Zugriff auf den vorliegenden Inhalt gelten die Nutzungsbedingungen als akzeptiert.
Die ETH-Bibliothek ist Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften. Sie besitzt keine Urheberrechte an
den Inhalten der Zeitschriften. Die Rechte liegen in der Regel bei den Herausgebern.
Die angebotenen Dokumente stehen für nicht-kommerzielle Zwecke in Lehre und Forschung sowie für
die private Nutzung frei zur Verfügung. Einzelne Dateien oder Ausdrucke aus diesem Angebot können
zusammen mit diesen Nutzungshinweisen und unter deren Einhaltung weitergegeben werden.
Das Veröffentlichen von Bildern in Print- und Online-Publikationen ist nur mit vorheriger Genehmigung
der Rechteinhaber erlaubt. Die Speicherung von Teilen des elektronischen Angebots auf anderen
Servern bedarf ebenfalls des schriftlichen Einverständnisses der Rechteinhaber.

Haftungsausschluss
Alle Angaben erfolgen ohne Gewähr für Vollständigkeit oder Richtigkeit. Es wird keine Haftung
übernommen für Schäden durch die Verwendung von Informationen aus diesem Online-Angebot oder
durch das Fehlen von Informationen. Dies gilt auch für Inhalte Dritter, die über dieses Angebot
zugänglich sind.

Ein Dienst der ETH-Bibliothek
ETH Zürich, Rämistrasse 101, 8092 Zürich, Schweiz, www.library.ethz.ch

http://retro.seals.ch



Allgemeine Buchbesprechungen / Comptes rendus Generaux traverse 2003/3

194

men­tionne brièvement en parlant du
carac­tère «progressiste dans de nombreux
do­maines » 24) de la nouvelle consti­tu­tion

fribourgeoise. Quelques fois, cette
absence de recul semble jouer des tours
à l’historienne qui décrit l’atmosphère ré­gnant

parmi les personnes présentes à

l’Assemblée de Posieux comme «plutôt
bon enfant que militante» alors même
qu’un témoignage anonyme de l’un de ces

pèlerins reproduit plus bas parle de «croi­sade

» de participants «fanatisés au der­nier

point» de personnes semblant «obéir
à un ordre impérieux» ou se courber «de­vant

une autorité absolue» 70)
Mais si, dans cette description fac­tuelle,

l’auteur semble parfois tributaire
d’une vision historiographique cantonale
souvent encline à accentuer les man­que­ments

du radicalisme, du moins s’en dé­gage¬

t-elle résolument dans l’excellente
seconde partie de son ouvrage, axée sur
la «récupération tous azimuts» 183) du
souvenir de l’Assemblée de Posieux. La
mémoire de cette manifestation sert certes
de légitimité historique et politique aux
autorités arrivées au pouvoir en 1856.
Mais, parallèlement, elle contribue aussi
à cristalliser l’antagonisme entre l’aile
catholique modérée et la frange ultra­mon­taine

du nouveau régime; chacune, par
presse et associations interposées, déniant
à l’autre le droit de se revendiquer l’héri­tière

putatif de Posieux. Ce bras de fer
tournera à l’avantage des plus con­ser­va­teurs

qui, tout en édifiant la République
chrétienne, décideront de l’édification
d’un Sacré-Coeur sur les lieux de l’as­sem­blée

de 1852. Il faudra toutefois attendre
40 ans pour voir la concrétisation de cette
volonté, avec l’érection d’une chapelle
votive à Posieux, en 1924. Or, au travers
de ce symbole, c’est avant tout le régime
catholique conservateur qui se met en
image, allant jusqu’à se faire représenter
sur les fresques de l’édifice. La construc­tion

de cette petite église est également

le point d’orgue d’une politique d’instru­men­talisation

de la mémoire de Posieux
vieille de plusieurs décennies.

La recherche de Valérie Clerc s’a­chève

en 1956, au moment où le «règne
sans partage du parti conservateur sur
les destinées du canton touche à sa fin»
270) Un bref excursus de trois pages

276–278) permet de comprendre que le
combat idéologique autour de l’As­sem­blée

de Posieux de 1852 n’est de loin pas

achevé, même si, laïcisation de la société
fribourgeoise et profondeur historique
obligent, il est aujourd’hui relégué dans

l’inconscient collectif.

Daniel Palmieri Genève)

Jerome Meizoz
Le Gueux philosophe
Jean-Jacques Rousseau)

Lausanne, Editions Antipodes, 2003, 124 p., FS

25.–

«A travers la figure de Rousseau, il y a

quelque chose de nouveau qui apparaît
au cours du 18e siècle, et qui se perpétue
jusqu’à nous, à savoir une posture con­sistant

pour l’intellectuel ou l’artiste à se

tenir à distance des milieux du pouvoir et

à acquérir une forme d’autonomie éco­nomique

propre à garantir l’indépendance
de son expression.» 88) C’est ainsi que

Jérôme Meizoz, dans son dernier livre,
pose à nouveau la question qu’il avait
déjà abordée dans divers articles récents
«Recherche sur la posture: Rousseau»

Littérature 126, Paris, Larousse, juin
2002, 3–17 ou «Un style franc grossier:
posture et étoffe de L.-F. Céline» Les

Temps modernes 611–612, décembre
2000–février 2001, 84–109); celle de la
posture – et celle de la postérité – dans le
contexte de la création, notamment lit­té­raire.

Structuré en trois parties distinctes,



195

Le Gueux philosophe sédimente des

textes de nature diverse, étrangement
autonomes les uns des autres. La première
partie, divisée en sept courts chapitres,
convoque «la figure de Rousseau» pour
en faire le paradigme de l’intellectuel au
sortir de l’Ancien Régime. La notion de

«posture» sert à définir les caractéristi¬
ques iden­ti­taires à la fois de l’écrivain
et de son oeuvre, entendues comme une
«construc­tion de soi» 16) Jean-Jacques

Rousseau retient l’attention parce qu’il
disloque l’ordre établi dans la République
des lettres et subvertit les rapports usuels
entre l’écrivain « l’intellectuel» et le
pou­voir politique.A travers Rousseau,

c’est l’avènement de l’écriture en tant que
champ autonome du discours qu’évoque
Jérôme Meizoz. Par distanciation critique,
rupture et redéfinition originale de soi,
«Rousseau reconsidère son existence, se

donne par l’écriture une identité narrative
[…] et institue son propre lieu de parole,
garants d’une différence spécifique»
11) Production littéraire, représentation

de la place et du statut social, relation
per­son­nelle au monde sont si profondé¬
ment im­briquées qu’elles aboutissent à

«un nouveau modèle de légitimation de
l’in­tellectuel, sur le principe d’une quali­fi­cation

par les humbles» 9) Rousseau ac­tive

les archétypes de l’artisan, du citoyen
genevois, de l’étranger, du pro­vincial au

profit d’une évacuation des lieux et des

mécanismes ordinaires de la production
culturelle des élites du 18e siècle: mé¬

cénat, clientélisme aristo­cra­tique, salons
littéraires sont autant de lieux corrupteurs
auxquels Rousseau oppose la vertu de

l’humilité sociale – l’origine modeste
– doublée de l’indé­pendance non seule¬

ment financière, mais également intellec¬
tuelle. La posture subversive de l’humilité
et de l’indépendance permet finalement
à Rousseau de ren­ver­ser les critères de

la légitimité et de re­vendiquer ensuite,
«par le biais de l’écrit, le droit à un dis¬

cours universel sur le monde social» 67)
Nous touchons là au coeur du propos de
Jérôme Meizoz, pour qui Le Gueux phi¬

losophe est l’occasion d’«une réflexion
sur le statut des intel­lectuels et de leurs
rapports au pouvoir» persuadé que «c’est
l’hypothèse de la posture qui permet
d’articuler en finesse […] le textuel et le
contextuel» 86–87) Plus précisément, la
posture rousseauiste marque un moment
fort de rupture dans une société pré-dé¬

mocratique. La légi­timité par l’humilité
des origines sociales autorise Rousseau

à discourir pour et par un espace public
émergent, tout en fon­dant la représen¬

tation du commun des hommes comme
horizon de réflexion sur l’organisation de

la société. La rupture sociale et culturelle
est aussi politique.

La seconde partie, «Le Rousseau
des Suisses: enjeux d’une réception»

rappelle rapidement la question du rejet
ou de la captation de Rousseau par les
Genevois ou les Suisses, avec en toile
de fond le débat autour de l’universalité
de ses oeuvres, tandis que la troisième,
qui clôt l’ouvrage, renferme un entretien
entre Jérôme Meizoz et Yvette Jaggi. Les
es­prits sceptiques y verront sans doute un
exercice de style en matière de relations
troubles entre les acteurs de la production
intellectuelle et le pouvoir politique, mais
l’échange – «une discussion sur l’apport
de Rousseau à notre contemporanéité»
– a le mérite de préciser ce qui se trouve
à la base même de la réflexion de Jérôme
Meizoz.

Le lecteur apprend alors que ce sont
les propres origines sociales de Jérôme
Meizoz qui sont à la source du Gueux
philosophe. C’est ainsi que l’auteur ré­vèle:

«Mon livre surgit d’une question
assez personnelle […]: j’ai dû réfléchir
pourquoi et comment, dans la traditi¬
on socialiste de ma famille, Rousseau
oc­cu­pait une telle place et pourquoi il
avait été mythifié en quelque sorte par



Allgemeine Buchbesprechungen / Comptes rendus Generaux traverse 2003/3

196

notre folk­lore familial.» 92) C’est donc
au sein de la représentation d’une ex¬

périence fa­mi­liale propre que Meizoz
puise les outils pour élaborer sa réflexion
autour de l’idée de posture. Etranger à

la «relecture sanc­tifiante » de Rousseau

propre à la tradition socialiste évoquée
précédemment, l’au­teur avoue «une ad¬

miration quant à la façon qu’il a eue de

poser esthétiquement et socialement des

problèmes fonda­men­taux de son temps»

sans qu’il s’agisse pour autant d’«une
adhésion à la pensée de Rousseau» 93)
Jérôme Meizoz, en sollicitant sa propre
expérience rous­seauiste ou, plutôt, celle
de ses aïeux, ouvre une nouvelle perspec¬

tive à son motif de posture. Au centre
du Gueux philosophe, s’agit-il toujours
bien de l’attitude posturale de Rousseau?
Rous­seau est-il encore le sujet du livre?
Mei­zoz reconnaît: «Si j’ai traité de Rous­seau,

c’est pour poser la question [de la
pos­ture] de manière plus générale parmi
les intellectuels. Quels sont les rapports
qu’ils entretiennent avec le pouvoir?
Comment se représentent-ils eux-mêmes
l’universalité de leur discours?» Autant
de questions pertinentes, mais auxquelles
nous n’obtenons guère de réponse, sans

compter la prudence d’Yvette Jaggi, qui
y oppose un bref «Indépendamment de

la question de la posture adoptée» 88)
peu propice à la poursuite du débat.

Finalement, Meizoz, se souvenant de

la confrontation entre Voltaire et Rous­seau,

livre avec clarté la substance de

sa réflexion. Contrairement à Voltaire,
«Rous­­­seau est conscient du point de vue
qui est le sien: il le construit. Il en fait une

force par un recours prédémocratique au

profane: il se met du côté du public, du
«peuple» des exclus du pouvoir et de la
parole. Voltaire de son côté fait comme

s’il n’était pas conscient de son arro­gance

de dominant, comme si elle était de

l’ordre des choses […]. Cela a suffi à me
rendre Rousseau plus intéressant et Vol­taire

détestable, malgré son bel esprit […].
Ce n’est pas très fort comme argu­men­tation!

Mais enfin pour moi, c’est comme
ça que cela s’est présenté.» 93–94)

Curieuse sédimentation éditoriale,
Le Gueux philosophe Jean-Jacques

Rousseau) a le mérite de rappeler quel­ques¬

unes des grandes perspectives de
ré­fle­xion ouvertes par les oeuvres et le
par­­cours de Rousseau – les enjeux de
l’i­dentité sociale, culturelle et même natio­nale

de l’intellectuel, les rapports entre
une biographie singulière d’auteur et la
portée universelle des textes – et de les
soumettre à la possibilité d’un réexamen
contemporain.

Fabrice Brandli Genève)

Carlo Moos
Zukunft aus dem Glauben
Bernarda Heimgartner und
die Gründung des Menzinger
Lehrschwesterninstitut
im historischen Kontext
Lucerne, Generalrat Schwestern vom Heiligen

Kreuz Menzingen, 2002, 94p., FS 10.–

sous forme de don a la communaute: Schwei¬

zerhausstrasse6, 6006 Lucerne)

A première vue, l’ouvrage de Carlo Moos
ressemble à ces monographies de com­mande

qui célèbrent et retracent l’exis­tence

de communautés, d’institutions ou
de personnages localement illustres. En
l’occurrence, comme le précise son sous¬

titre, l’opuscule en question est axé autour
de la figure de Bernarda Heimgartner et

relate les péripéties de la fondation du
«Lehrschwesterinstitut» de Meinzingen.

Le fait est que ce petit ouvrage a été

publié pour le 150e anniversaire de l’éta­blissement

et que quelques dizaines de
pages sont exclusivement consacrées à

sa constitution ainsi qu’à l’activité de la


	Le gueux philosophe (Jean-Jacques Rousseau) [Jerôme Meizoz]

